
Revista ÁtemusVolumen 10 número 20. Diciembre 2025

3

ENTREVISTA

Entrevista a 
José Rafael Madureira

José Rafael Madureira es profesor, investigador y creador 
brasileño con una destacada trayectoria en educación artís-
tica interdisciplinaria. Doctor en Educación, Lenguaje y Arte 
por la Universidade Estadual de Campinas (Unicamp), cuen-
ta también con licenciaturas en Música y Educación Física, 
estudios avanzados en Danza y formación técnica en piano 
y canto lírico. Su formación se ha enriquecido con estancias 
internacionales en Francia, Italia y Alemania.

Actualmente es académico de la Universidade Federal dos 
Vales do Jequitinhonha e Mucuri (Minas Gerais) e investiga-
dor principal del grupo Hop Musical, dedicado a los méto-
dos y técnicas de enseñanza en danza, teatro y música, y a 
la Investigación biográfica orientada a reconstruir la memo-
ria de artistas escénicos. Su trabajo se centra en la rítmica 
Dalcroze como práctica estética, poética y formativa, con 
énfasis en la plasticidad viva, la improvisación corporal y la 
formación sensible del cuerpo musical y escénico. Es consi-
derado uno de los principales interlocutores del pensamien-
to dalcroziano en el contexto académico de Latinoamérica y 
traductor de parte importante de su obra teórica.

En esta entrevista, el profesor Madureira aborda la di-
mensión revolucionaria del pensamiento de Dalcroze y 
analiza sus proyecciones éticas y estéticas en la educación 
artística contemporánea.

Entre la música, la danza y la poética del cuerpo:  
resonancias contemporáneas sobre 

el pensamiento de Dalcroze



Revista ÁtemusVolumen 10 número 20. Diciembre 2025

4

“Dalcroze no era simplemente un método de educación 
musical, sino una palabra mágica que abría a los artistas 
modernos nuevos caminos de expresividad dramática”.

*	  Nota del editor: El Foro de las Artes es un espacio de encuentro entre la comunidad artística universitaria y la ciudadanía, organi-
zado por la Dirección de Creación Artística de la Vicerrectoría de Investigación y Desarrollo, en conjunto con la Vicerrectoría de 
Extensión y Comunicaciones de la Universidad de Chile.

**	  Nota del editor: Françoise Dupuy (1925-2022) fue una destacada bailarina y coreógrafa francesa, figura clave en el desarrollo de la 
danza moderna y contemporánea en su país. 

Para empezar, y antes de entrar en los te-
mas centrales de esta entrevista, ¿cómo vi-
ves este regreso a Chile y qué sensaciones 
te provoca este reencuentro?

En primer lugar, muchísimas gracias por este 
espacio de diálogo y escucha. Es una gran 
alegría estar aquí en mi segundo viaje a Chile. 
Hace exactamente veinticinco años realicé 
una gira artística circense por Chiloé, una ex-
periencia inolvidable.

Este regreso a Chile solo ha sido posible 
gracias al profesor Carlos Delgado, actual 
académico del Departamento de Danza 
de la Facultad de Artes de la Universidad 
de Chile y director de la Escuela de Danza 
y Coreografía de la Universidad de Artes, 
Ciencias y Comunicación (UNIACC), quien 
me invitó a realizar una ponencia en el VII 
Coloquio Bajo la Mesa Verde en el contexto 
del Foro de las Artes 2025*, que versó sobre 
el legado dalcroziano como un patrimonio 
inmaterial vivo y constitutivo de la danza 
contemporánea. Cabe destacar que Carlos 
Delgado fue uno de mis maestros más im-
portantes en Brasil a mediados de la década 
de 1990, con quien tuve la oportunidad de 
estudiar los aportes de Rudolf Laban.

Es muy significativo conversar sobre el legado 
de Émile Jaques-Dalcroze en esta entrevista, 
en una universidad que respira la memoria de 
una gran ritmicista, Andrée Haas. Es también 
curioso constatar que la única referencia que 

encontré sobre la señora Haas fue un obi-
tuario publicado precisamente en la Revista 
Musical Chilena en 1981.

Ciertamente, existe una deuda pendiente 
en torno al estudio y reconocimiento del 
impacto de una figura como Andrée Haas, 
tanto en la formación de músicos como de 
bailarines en nuestro país. 

En este contexto, y considerando tu rela-
ción con la tradición dalcroziana, ¿cómo 
empezó tu trayectoria de estudios de la 
obra de Émile Jaques-Dalcroze?

Bueno, debo señalar que no represento a 
ninguna institución dalcroziana, y mis inves-
tigaciones parten de una hermenéutica del 
corpus estético-pedagógico del pensamien-
to de Dalcroze. Es decir, se basan en la lec-
tura, la traducción y la interpretación de sus 
textos originales.

Todo este proceso está cruzado por las ense-
ñanzas de muchísimos artistas, especialmen-
te por las de mi maestra Françoise Dupuy**, 
heredera directa de una tradición donde 
Dalcroze no era simplemente un método de 
educación musical, sino una palabra mágica 
que abría a los artistas modernos nuevos ca-
minos de expresividad dramática. Me refiero 
a la escuela de Hellerau-Laxenburg, creada 
por bailarinas-ritmicistas a partir de las in-
vestigaciones escénicas desarrolladas en el 
Instituto Dalcroze de Hellerau (Alemania), 



Revista ÁtemusVolumen 10 número 20. Diciembre 2025

5

cuyas actividades fueron brutalmente in-
terrumpidas con el estallido de la Primera 
Guerra Mundial.

En resumen, intento seguir las huellas de 
esta tradición, adaptando sus principios 
estético-pedagógicos a las necesidades y 
posibilidades del contexto latinoamericano, 
especialmente de Brasil, cuya vasta riqueza 
artístico-cultural ha sido, en gran medida, 
saqueada y homogeneizada por la lógica del 
mercado.

“La Rítmica es algo que 
toca —o debería tocar— 
muy profundamente 
a quienes se dedican 
a estudiarla”.

En tus textos hablas de la “experiencia 
poética” como eje de la rítmica. ¿Cómo se 
configura esa experiencia en el cuerpo del 
estudiante o del intérprete, y qué la distin-
gue de una experiencia técnica o funcional?

La noción de experiencia es uno de los ejes 
centrales del pensamiento dalcroziano y se 
revela como una clave para comprender 
los supuestos poéticos de la Rítmica. Esa 
noción atraviesa toda su obra como un os-
tinato. Dalcroze incluso habla de una expe-
riencia personal; es decir, la Rítmica es algo 
que toca —o debería tocar— muy profun-
damente a quienes se dedican a estudiarla. 
Su interés y compromiso no se resumían en 
desarrollar los aspectos técnico-auditivos 
de sus alumnos, sino en conducirlos hacia la 
configuración de su personalidad artística.

Por lo tanto, todo el proceso pedagógico de 
la Rítmica debía ser vivido con la entereza 
del cuerpo (su fisicalidad, emoción, pen-
samiento): una inmersión completa y muy 

personal en el vasto y arriesgado océano del 
arte; una experiencia de sensibilidad, auto-
descubrimiento y reflexión estética.

Todo ello resuena de manera significativa en 
la obra de Walter Benjamin, para quien la 
noción de experiencia es clave en su filoso-
fía. Benjamin realizó una diferenciación con-
ceptual importante entre dos términos que 
podrían traducirse como “experiencia”: la 
Erfahrung y la Erlebnis. La Erlebnis abarcaría 
todo aquello que se vive en lo cotidiano de 
manera más superficial, fragmentaria e inme-
diata (como ocurre con muchas interacciones 
mediadas por las redes sociales, por ejemplo). 
En cambio, la Erfahrung implicaría procesos 
más íntimos que convocan memorias colec-
tivas, generan reflexión y suponen cambios 
o transformaciones más profundos (rituales 
ancestrales de pueblos originarios, por ejem-
plo; o, en un contexto más urbano, mirar una 
película de Tarkovski, sea cual sea). En este 
sentido, la Rítmica se inscribe claramente en 
la esfera de la Erfahrung, ya que trasciende su 
dimensión técnico-utilitaria y se convierte en 
una experiencia estética y formativa en toda 
la amplitud del término.

Benjamin fue un crítico de la modernidad 
y nos alertó sobre los peligros del avance 
tecnológico, responsable en gran parte del 
declive de la Erfahrung. Dalcroze también 
estaba especialmente preocupado por el 
empobrecimiento de las experiencias de 
escucha musical, preocupación que se ex-
plicaba, en parte, por la masificación de los 
programas radiofónicos y por el desarrollo 
de la industria fonográfica. Él afirmaba que, 
al ser grabada industrialmente en discos, la 
música perdía su fuerza mágica, asemeján-
dose a una fruta macerada en aguardiente.

Esta interpelación irónica y humorada, tan 
propia del estilo anecdótico de Dalcroze, nos 
aproxima a aquello que Theodor W. Adorno, 
resonando con la crítica benjaminiana, 



Revista ÁtemusVolumen 10 número 20. Diciembre 2025

6

denominó “el carácter fetichista de la músi-
ca y la regresión de la escucha”: un análisis 
de cómo la estandarización y el consumo 
pasivo afectan la relación sensible del indivi-
duo con la música.

En definitiva, cuando hablamos de la Rítmica 
como una experiencia poética, no estamos 
apelando a ningún tipo de romanticismo, 
muy por el contrario. Se trata de un trabajo 
técnico muy bien estructurado con el obje-
tivo de formar artistas, por supuesto; pero 
artistas que, además del dominio técnico de 
su lenguaje, posean una mirada ampliada 
del acto creativo: un acto de presencia.

Has desarrollado el concepto de “plasti-
cidad viva” como núcleo de tu enfoque. 
¿Qué implicancias tiene esta noción para el 
diseño de prácticas educativas en música, 
danza o teatro?

A lo largo de mis investigaciones, el con-
cepto dalcroziano de plastique animée, 
literalmente, “plástica animada” fue madu-
rando poco a poco hasta convertirse en la 
plasticidad viva. Dalcroze forjó este neolo-
gismo (plastique animée) influenciado por 
el mítico maestro de canto y esteta francés 
François Delsarte, quien desarrolló a media-
dos del siglo XIX las bases de un sistema de 
expresividad dramática conocido como Es-
tética Aplicada.

“La plasticidad viva es 
una elección estética, 
pedagógica y política que 
define una mirada más 
artística y expresiva sobre 
las prácticas educativas en 
música, teatro y danza”.

Delsarte desaprobaba las interpretaciones 
líricas de los cantantes de su tiempo, en 
especial los gestos que empleaban en esce-
na, que consideraba artificiales e inexpresi-
vos. Encontró una primera respuesta en el 
análisis de esculturas clásicas y pinturas del 
Renacimiento, donde la construcción expre-
siva de los gestos —el proceso de la plastiké 
techné— obedecía a una ley trascendental, 
incluso divina.

Siguiendo esas huellas, Dalcroze imaginó 
cómo sería si esas mismas escenas pictóri-
cas o escultóricas recibieran el soplo vital de 
Atenea, abandonando su estado de inmovi-
lidad y despertando al movimiento.

Toda esta digresión es necesaria, quizás, 
para que comprendamos que la plastici-
dad viva no es, como uno podría creer, una 
transposición mecánica de los elementos del 
lenguaje musical (al gesto y al movimiento. 
La plasticidad viva es una elección estética, 
pedagógica y política que define una mirada 
más artística y expresiva sobre las prácticas 
educativas en música, teatro y danza, artes 
que se cumplen en lo perecedero.

Tu trabajo se inscribe en una lectura sensi-
ble de Dalcroze, más allá del método. ¿Qué 
aspectos de la obra de Dalcroze consideras 
vigentes hoy en la formación artística con-
temporánea?

El pensamiento de Dalcroze sigue siendo 
muy vigoroso y nos ayuda a reflexionar so-
bre los problemas de la formación artística 
contemporánea. Esto llevó a otros investi-
gadores brasileños y a mí a traducir su obra 
capital, intitulada Le Rythme, la Musique et 
l’Éducation y publicada originalmente hace 
más de cien años.

Son muchos los aspectos que podríamos 
destacar, como por ejemplo: comprender 
el cuerpo como fuente de toda expresivi-
dad poética; concebir la formación artística 



Revista ÁtemusVolumen 10 número 20. Diciembre 2025

7

como una verdadera experiencia estética; 
visualizar el arte como un camino seguro ha-
cia la humanización; vislumbrar la necesidad 
de integración entre todas las artes; y —lo 
que parece ser lo más importante— buscar 
los medios para desarrollar una educación 
artística más completa, capaz de formar ar-
tistas completos, ciudadanos completos y, 
finalmente, seres humanos completos.

El pianista y escritor Mário de Andrade 
(gran admirador de las ideas de Dalcroze) 
reflexionó sobre esta materia de manera 
contundente: “¿Qué padre deseó convertir 
a su hijo en un músico completo? Tal vez nin-
guno. ¿Qué padre deseó ver a su hijo como 
un pianista célebre? Tal vez todos. Nosotros 
no andamos en busca de la vida, y por eso la 
vida nos sorprende y nos asalta en cada es-
quina. Solo andamos suspirando por la glo-
ria. La gloria es una palabra corta en nuestro 
espíritu: significa únicamente aplauso y di-
nero. Ni siquiera queremos ser gloriosos; 
solo deseamos ser célebres”.

Estas provocaciones fueron planteadas en 
1935, pero sus aportes siguen estando vi-
gentes, ¿verdad? Tanto Nelson Freire como 
Claudio Arrau —dos artistas cuyas reflexio-
nes sobre la poética musical me inspiran 
muchísimo— estaban muy atentos a este 
proceso de fetichización de la figura del in-
térprete y se negaron a ser convertidos en 
algo más importante que la música misma.

Todo ese proceso formativo, mágico e in-
tegral, anhelado por Dalcroze, comienza 
con un ejercicio muy sencillo: quitarse los 
zapatos y caminar libremente por la sala, 

siguiendo las cadencias de la música. Más 
que nunca, esta caminata colectiva por el 
espacio vivo —orquestada y cohesionada 
por el ritmo musical producido en vivo por el 
ritmicista al piano— se revela como un acto 
poético revolucionario.

La improvisación aparece en tu obra como 
una forma de creación y reflexión. ¿Qué lu-
gar ocupa la improvisación en la formación 
profesional de intérpretes en música y de 
otras disciplinas escénicas?

La improvisación se convirtió en uno de los 
pilares de la formación de los artistas escéni-
cos desde la refundación teatral del siglo XX, 
un proceso desarrollado a partir de las ideas 
de numerosos creadores, entre ellos, de 
manera destacada, Dalcroze y Laban. Para 
ambos la improvisación corporal abre a los 
intérpretes un campo inagotable de experi-
mentación creativa.

Dalcroze tenía muy clara la idea de que, an-
tes de poner un instrumento en las manos 
de un niño, era preciso preparar la tierra; es 
decir, ofrecerle espacios de escucha musical 
activa y de exploración creativa de la mate-
ria poética del lenguaje musical: los ritmos y 
acentos métricos, los parámetros del sonido, 
el fraseo, las sensaciones físicas de tensión, 
transición y relajación, entre otros aspectos.

Mi maestra Françoise Dupuy solía decir que 
la improvisación es parte inherente del pro-
ceso de formación artística. Además, añadía 
que la forma es importante, por supuesto, 
pero que esta es el resultado de un proceso, 
no su finalidad primera.

“Más que nunca, esta caminata colectiva por el 
espacio vivo —orquestada y cohesionada por el ritmo 
musical producido en vivo por el ritmicista al piano— 
se revela como un acto poético revolucionario”.



Revista ÁtemusVolumen 10 número 20. Diciembre 2025

8

Esta idea resuena en el pensamiento del 
músico y educador inglés Keith Swanwick, 
quien, a finales de la década de 1970, pro-
puso un modelo de educación musical en el 
que la improvisación constituía uno de los 
tres parámetros centrales del proceso for-
mativo —junto con la apreciación (escuchar 
y sentir) y la interpretación (presentar una 
pieza ante un público, incluso si se trata de 
los propios compañeros de clase).

Dicho modelo de enseñanza musical se 
adapta perfectamente a la formación de 
actores y, especialmente, de bailarines de 
acuerdo con lo planteado en un artículo que 
publiqué hace algunos años, titulado “El mo-
delo de Keith Swanwick en el contexto de la 
enseñanza de la danza”.

En el mismo sentido, el pianista y educador 
húngaro-brasileño Ian Guest solía decir que, 
por cada treinta minutos dedicados a la lec-
tura de una partitura, era necesario dedicar 
otros treinta minutos a la improvisación.

Sin embargo, es necesario decir que este prin-
cipio pedagógico de formación artística no es 
hegemónico. En la mayoría de los conservato-
rios de música y de las escuelas de danza en 
Brasil —y creo que ocurre lo mismo en Chile, 
como en gran parte del mundo—, el proceso 
formativo sigue orientándose por una lógica 
tecnicista, basada en la imitación mecánica y 
sin reflexión de una forma o modelo preesta-
blecido, lo que termina por silenciar en los jó-
venes estudiantes la voz de su espíritu creativo.

“Se trata de salir de un 
territorio conocido para 
reconocer las bellezas 
del otro y volver a casa 
enriquecido, transformado 
por la experiencia de un 
encuentro estético”.

Has trabajado en la frontera entre las disci-
plinas escénicas. ¿Qué desafíos y posibilida-
des surgen al integrar música, danza y teatro 
desde la rítmica como lenguaje común?

Sí, ante una lógica escolástica regida por la 
fragmentación, es siempre es un gran desafío 
integrar estos tres lenguajes, pero el proble-
ma es más institucional que metodológico; 
todo empieza en los departamentos de dan-
za, teatro y música, que se han estructurado 
históricamente de manera aislada; es decir, 
sin establecer vínculos estéticos entre áreas 
que son hermanas y que tienen en el cuerpo 
escénico su matriz primera. Los estudiantes 
podrían arriesgarse a romper esas barreras; 
sin embargo, a veces permanecen encerra-
dos en sus propios procesos investigativos y 
no alcanzan a percibir los encantos de sus 
pares.

Dalcroze defendió con claridad la relación 
intrínseca entre música, danza y teatralidad. 
La articulación entre danza, música, ritmo, 
movimiento, juego y expresión dramática 
constituye la base misma de la tradición es-
cénica en todos los pueblos y en todas las 
épocas de la historia.

El desafío que nosotros, profesores de artes, 
debemos asumir es promover un diálogo 
entre los tres lenguajes involucrados en la 
poética del cuerpo (danza, teatro y música), 
sin perder la autonomía ni la idiosincrasia 
inherentes a cada uno. Se trata de salir de 
un territorio conocido para reconocer las 
bellezas del otro y volver a casa enriquecido, 
transformado por la experiencia de un en-
cuentro estético.

En este contexto, la Rítmica parece conte-
ner en germen esa integración de lenguajes 
artísticos. ¿Quién no se deja fascinar por la 
posibilidad de expresar a través del propio 
cuerpo, teatralmente, las emociones susci-
tadas por la música? 



Revista ÁtemusVolumen 10 número 20. Diciembre 2025

9

En tus investigaciones se percibe el eco de 
figuras como Appia y Delsarte. ¿De qué 
manera estos pensadores han influido en 
tu concepción del gesto, el espacio y la ex-
presión corporal?

Delsarte fue el gran maestro de toda una 
generación de artistas escénicos. Reivindicó 
para las artes escénicas —sobre todo para 
los cantantes de ópera— la plenitud de la 
expresividad dramática. Su obra, envuelta 
en cierto hermetismo, permanece abierta a 
interpretaciones contemporáneas.

Todo lo que Dalcroze relaciona con la expre-
sión o la expresividad del cuerpo proviene 
de esta tradición fundada por Delsarte, con 
sus leyes y fundamentos estéticos.

El bailarín estadounidense Ted Shawn, prin-
cipal divulgador de las ideas delsarteanas 
en el campo de la danza, publicó en 1954 
la obra Every Little Movement: A Book 
About François Delsarte. Esa idea de que 
todo gesto, por más sencillo que sea, puede 
contener la máxima expresividad dramática 
ilumina un camino de investigación y prác-
tica pedagógica. Esto también constituye 
un gran desafío, especialmente en el campo 
de la creación escénica, porque exige una 

construcción minuciosa del gesto, ya que 
todo gesto es esencialmente “polifónico” 
y polirrítmico, entrelazado con la totalidad 
del cuerpo y con su relación con los otros 
cuerpos del coro, con sus voces, con el es-
cenario, con la música, con la luz, con la dra-
maturgia, etc.

Adolphe Appia, por su parte, hizo ver que 
el trabajo de Dalcroze —sobre todo los es-
tudios de plasticidad viva— tendría mayor 
impacto entre los artistas escénicos; lo que 
llevó a Dalcroze a aceptar la dirección de 
un centro de formación artístico-musical de 
vanguardia, financiado por industriales ale-
manes: el Instituto Dalcroze de Hellerau. En 
este proyecto, Appia fue su brazo derecho. 
Ambos compartían un proyecto audaz: con-
vertir el Instituto en un centro operístico de 
excelencia —superior a Bayreuth— en el que 
el cuerpo se convirtiera en el núcleo de una 
concepción de obra de arte viviente.

Así, inspirado en los supuestos de Delsarte 
y Appia, entrecruzados con las enseñanzas 
de Dalcroze y Laban, el gesto, el espacio, el 
cuerpo, el ritmo musical y el movimiento se 
transmutan en herramientas casi mágicas 
para quienes sostienen que el arte es una 
potencia de vida.



Revista ÁtemusVolumen 10 número 20. Diciembre 2025

10

“La Rítmica, entendida 
como una práctica de 
presencia y escucha, 
se revela como una 
herramienta poderosa”.

Más que una técnica, propones a la Rítmi-
ca como una poética del cuerpo. ¿Cómo se 
puede cultivar esa dimensión estética en 
contextos educativos sin perder rigurosi-
dad ni profundidad?

La poética del cuerpo —o el cuerpo como 
materia poética, como solía decir Françoise 
Dupuy—, no es un aporte romantizado, al 
contrario, se trata de una mirada de con-
frontación y combate contra la banalización 
de la vida y contra los pensamientos obtu-
sos. Desarrollar una poética es una tarea 
compleja que exige resiliencia, tiempo y una 
sustancial inversión de energía creativa. Ese 
proceso requiere un rigor y una precisión 
extremos, así como un conocimiento es-
tructurado de diversas disciplinas y técnicas, 
además de la Rítmica, que ya es muy com-
pleja y multifacética.

Una vez más, con Dalcroze comprendemos 
que el primer paso es formar al profesor, 
quien por su parte debe intentar sumergirse 
en un proceso profundo de escucha de un 
cuerpo que se expresa a través de una rela-
ción horizontal con los matices de tiempo, 
espacio y energía.

Por eso Dalcroze, cuando era el CEO de 
todas sus escuelas en el mundo, exigía a 
los aspirantes al diploma de ritmicista el 
dominio de múltiples disciplinas y conoci-
mientos, además de ser músicos completos 
—intérpretes e improvisadores— con gran 
movilidad corporal para realizar y conducir 
ejercicios de plasticidad viva. En aquel enton-
ces, obtener ese diploma era casi imposible, 

lo que basta para comprobar, si se quiere, la 
calidad del trabajo desarrollado en Chile por 
Andrée Haas.

En tiempos de fragmentación y tecnifica-
ción, tu enfoque propone una mirada in-
tegral. ¿Qué horizontes imaginas para la 
pedagogía artística en el futuro y qué papel 
puede jugar la Rítmica en ese devenir?

Me identifico con una visión nietzscheana 
del mundo, una mirada trágica que recono-
ce la vida como creación y devenir. En este 
sentido, y pensando en una formación artís-
tica integral, me inspiro en el concepto de 
areté: la virtud, la excelencia, la plenitud del 
ser, la autorrealización.

La Rítmica, entendida como una práctica de 
presencia y escucha, se revela como una he-
rramienta poderosa en este contexto, pues 
exige del ritmicista —novato o iniciado— un 
estado de atención plena, de presencia viva 
y de escucha de sí y del otro.

No sé si alcanzaremos a realizar esta ple-
nitud del ser en tiempos de embotamiento 
máximo de la actividad poética, pero nues-
tro papel es mantenernos en el intento… 
hasta el final.

Finalmente, ¿Qué aspectos de la obra de 
Dalcroze consideras importantes para com-
prender su pensamiento pedagógico en 
toda su profundidad?

Hay que tener en cuenta que Dalcroze fue 
ante todo un artista, un músico, un com-
positor y un creador enormemente com-
prometido con la dimensión estética de la 
educación. Para comprender el sentido más 
profundo de su pensamiento pedagógico 
—liberador y lleno de vitalidad, sentimien-
to y alegría—, es importante dedicarse a la 
apreciación de su vasta obra musical, que 
abarca música de cámara (piano, canto, 
violonchelo, violín, cuartetos de cuerdas), 



Revista ÁtemusVolumen 10 número 20. Diciembre 2025

11

conciertos sinfónicos, suites líricas, compo-
siciones corales, óperas y muchos otros gé-
neros musicales.

En el canal Hop Musical (YouTube) he orga-
nizado una lista de reproducción con más de 
250 grabaciones de sus obras. Esto correspon-
de solo a una ínfima parte de su producción, 

pero permite percibir la calidad, la fuerza y la 
complexidad de su espíritu creativo.

Creo que la apreciación activa (corporal) de 
este material, al convocar fuerzas olvidadas, 
puede suscitar el pathós en quienes se dedi-
can a las artes vivas: estudiantes, profesores 
e investigadores.

Revista Átemus


